S ivERE CrRSTUS B

En el camino
de la misericordia
Carta con motivo de la Cuaresma 2026

Mons. Ginés Garcia Beltran
Obispo de Getafe







Queridos hermanos y hermanas en el Seior.

1. Un tiempo para volver al Seior.

Cada ano, cuando llega la Cuaresma, la Iglesia nos invita a detenernos
un momento y a escuchar de nuevo la voz del Sefior. No es una voz que
irrumpe con estrépito, ni una llamada que nos sorprenda por primera vez. Es
mas bien un timbre conocido, casi familiar, que resuena en lo hondo y nos
recuerda quiénes somos y hacia donde caminamos. Jesus no nos dice nada
extrafo cuando proclama: «Convertios y creed en el Evangelio» (Mc 1, 15).
Nos recuerda algo que, en el fondo, ya sabemos: que la vida solo se entiende
cuando se vuelve hacia Dios, y que el Evangelio no es una teoria, sino un
camino que se recorre.

2. El Dios que se adelanta:
la misericordia en el Evangelio de Lucas.

En este tiempo, la Iglesia nos invita a volver al corazén del Evangelio,
y pocas paginas lo expresan con tanta verdad como el capitulo 15 del
evangelio de san Lucas. No hace falta desmenuzar sus parabolas ni
clasificarlas; basta con dejarnos Ilevar por el movimiento que las atraviesa.
En ellas descubrimos a un Dios que no se resigna a la distancia, que no se
acostumbra a la ausencia, que no sabe vivir sin sus hijos.

Jesus nos habla de un pastor que deja las noventa y nueve ovejas para
buscar a la que se ha perdido. No lo hace por calculo, sino por amor. «Va
tras la perdida hasta encontrarla» (Lc 15, 4). No se detiene, no se cansa,
no se rinde. Y cuando la encuentra, «la pone sobre sus hombros, muy
contento» (Lc 15, 5). San Gregorio Magno veia en esos hombros la cruz:
«El cargd sobre sus hombros nuestra naturaleza, porque tomé sobre si la
debilidad humana» (Homilias sobre los Evangelios, 34). La misericordia no
es un sentimiento pasajero: es un movimiento que carga, que sostiene, que
devuelve dignidad.

Jesus nos habla también de una mujer que enciende una ldamparay barre
la casa hasta encontrar la moneda perdida. San Ambrosio comenta: «La
lampara es la Iglesia, que ilumina con la luz del Evangelio para encontrar
la imagen de Dios en el hombre» (Comentario a Lucas VII, 207). Dios no
se cansa de buscarnos, pero tampoco quiere buscarnos solo: nos hace
participes de su luz.



Y en estas parabolas, llamadas de la misericordia, el Sefior nos presenta
a un padre que ve a su hijo cuando aun esta lejos, que se conmueve, que
corre, que abraza, que besa. «Cuando todavia estaba lejos, su padre lo vio y
se conmovid; corrio, se echd a su cuello y lo besé» (Lc 15, 20). El hijo habia
preparado un discurso, pero el padre lo interrumpe con un abrazo. San Juan
Crisostomo decia: «El padre no deja terminar al hijo su confesion, porque ya
lo ha perdonado con el corazén» (Homilia sobre la penitencia, 3).

Estas imagenes no son tres historias distintas, sino tres maneras de
decir lo mismo: Dios se adelanta. Dios no espera a que seamos dignos.
Dios no exige garantias. Dios no pide explicaciones. Dios sale, busca, corre,
abraza. La misericordia es su modo de ser. Y cuando uno se deja tocar por
esta misericordia, comienza la conversion.

3. La conversion como regreso:
a Dios, a los hermanos vy a la verdad de la vida.

Cuando uno se deja tocar por esta misericordia, comienza la
conversion. No como un ejercicio introspectivo, ni como un examen
severo, sino como un regreso. La conversion es siempre un volver: volver
a Dios, volver a los hermanos, volver a la verdad de nuestra propia vida.
Pero no son tres movimientos distintos, sino uno solo. Cuando volvemos
a Dios, inevitablemente volvemos a los hermanos; cuando volvemos
a los hermanos, descubrimos quiénes somos; y cuando volvemos a
nosotros mismos, encontramos a Dios esperandonos. El profeta Joel lo
expresa con una sencillez que desarma: «Rasgad vuestro corazén y no
vuestros vestidos; volved al Sefor, vuestro Dios, porque es compasivo y
misericordioso» (JI 2, 13). No se trata de multiplicar gestos, sino de dejar
que el corazon se abra.

4. La herida del pecado
y la necesidad de una mirada nueva.

En este camino, no podemos ignorar la realidad del pecado. No para
recrearnos en ella, sino para reconocer aquello que necesita ser sanado. El
pecado personal nos hiere y nos encierra; el pecado social nos envuelve y
nos condiciona. San Juan Pablo Il hablaba de «estructuras de pecado» que
deforman nuestra mirada y endurecen el corazén. Y es verdad: hay modos
de pensar, de consumir, de relacionarnos, que nos hacen ver al otro como



amenaza, como carga, como competidor. La Cuaresma es un tiempo para
pedir al Sefor que nos devuelva la mirada limpia, capaz de reconocer en
cada persona un hermano.

5. La mision que nace de la misericordia.

Pero la misericordia no nos deja quietos. Quien ha sido alcanzado por ella
no puede guardarla para si. La vocacion cristiana es siempre una llamada
a salir, a propiciar encuentros, a abrir caminos. Jesus nos recuerda que «la
mies es abundante» (Lc 10, 2), y no se refiere a tareas, sino a personas.
La misién no consiste en hacer muchas cosas, sino en acercar a otros al
encuentro que nos ha cambiado la vida. San Ireneo lo expresé con una
frase luminosa: «La gloria de Dios es el hombre vivo, y la vida del hombre es
la vision de Dios» (Adversus Haereses 1V, 20, 7). La mision es ayudar a que
cada persona descubra esa vida.

La misién no es una tarea afiadida a la vida cristiana, ni un capitulo mas
dentro de la actividad de la Iglesia. La misidn es su razon de ser. Existimos
para anunciar a Jesucristo, para que su Evangelio llegue a todos, y su luz
transforme los corazones y también las realidades en las que vivimos.
Cuando la Iglesia olvida esto, se encierra; cuando lo recuerda, respira. La
misién no consiste en estrategias ni en programas, sino en dejar que Cristo
viva en nosotros de tal manera que otros puedan encontrarlo a través de
nuestra vida. No se trata de convencer, sino de testimoniar; de imponer, sino
de proponer; no queremos conquistar espacios, sino abrir caminos. Jesus
nos dijo: «Vosotros sois la luz del mundo» (Mt 5, 14), y la luz no existe para
si misma, sino para iluminar. La mision nace de la experiencia de haber sido
alcanzados por la misericordia y se alimenta de la certeza de que el mundo
necesita esa misma misericordia. Cuando un cristiano vive de verdad su fe,
la misién brota como un fruto natural, como un desbordamiento. Y cuando
una comunidad vive en clave misionera, se convierte en un hogar abierto,
en un signo de esperanza, en un lugar donde la vida se renueva.

Pero la misién no se limita a transformar el corazon individual; aspira
también a transformar los ambientes, las relaciones, las estructuras.
No porque queramos imponer un modelo, sino porque creemos que una
sociedad impregnada del Evangelio es una sociedad mas humana, masjusta,
mas fraterna. El Evangelio no empobrece la vida publica: la ennoblece. En
un tiempo marcado por la polarizacion, por la desconfianza, y la intolerancia
que levanta muros y sospechas, los cristianos estamos llamados a construir



puentes, a sanar heridas, y a tejer vinculos. La fraternidad universal no
es un suefo ingenuo, sino una exigencia del Evangelio. San Pablo nos
recuerda que Cristo «es nuestra paz» (Ef 2, 14), y que en El han caido los
muros de separacion. La mision consiste también en llevar esta paz a
los lugares donde se ha perdido, sembrando gestos de reconciliacion alli
donde la convivencia se resquebraja, y mostrando que es posible vivir de
otra manera. Una Iglesia que vive la misidn no se repliega ante la hostilidad
ni se deja arrastrar por las tensiones del momento: se convierte en un signo
humilde pero firme de unidad, de didlogo, de esperanza. Y cada cristiano, en
su familia, en su trabajo, en su barrio, puede ser una pequena lampara que
ilumina sin ruido, que calienta sin quemar, que senala un camino distinto.
Porque cuando el Evangelio se encarna en la vida, la vida se vuelve mas
humana; y cuando la sociedad respira Evangelio, la fraternidad deja de ser
un ideal para convertirse en experiencia.

6. La caridad que reconoce
la dignidad del hermano.

Por eso, la caridad —la limosna, como la llama la Escritura— no es un gesto
accesorio, sino un modo concreto de vivir la misericordia. Jesus nos invita a dar
sin ostentacion, sin célculo, sin esperar nada a cambio (cf. Mt 6, 3). San Basilio
lo decia con una fuerza que todavia hoy nos interpela: «El pan que guardas
pertenece al hambriento; la ropa que escondes pertenece al desnudo» (Homilia
sobre la avaricia, 7). La caridad no consiste solo en aliviar necesidades, sino
en reconocer dignidades. En nuestra didcesis, como en el mundo en el que
vivimos, los rostros de la pobreza son muchos: familias que no llegan a fin
de mes, ancianos solos, jévenes sin horizonte, personas sin hogar, enfermos
invisibles, mujeres heridas, nifios que crecen sin apoyo. La caridad cristiana no
se limita a dar cosas: da tiempo, escucha, compaiiia, esperanza.

Y entre estos rostros, quiero detenerme en los migrantes. No como
un tema social, sino como una realidad humana y cristiana. Mas alla de
los debates politicos —que deben existir y ser justos—, para nosotros son
hermanos. Jesus lo dijo sin rodeos: «Fui forastero y me acogisteis» (Mt 25,
35). No son cifras ni problemas: son historias, suefios, heridas, talentos.
Nuestra Iglesia se ve rejuvenecida por quienes llegan de lejos con una
fe viva, con una alegria que contagia, con un sentido comunitario que a
veces nosotros hemos debilitado. San Juan Criséstomo nos recuerda que
«si no encuentras a Cristo en el pobre, tampoco lo encontraras en el caliz»
(Homilia sobre Mateo, 50). Acoger no es una opcion: es un acto de fe.



7. Los caminos cuaresmales:
oracion, ayuno y limosna.

La Cuaresma nos ofrece medios concretos para este camino: la oracién,
el ayuno y la limosna. No como ejercicios aislados, sino como un Unico
movimiento que nos abre a Dios, nos libera de lo superfluo y nos acerca
al hermano. Todo desemboca en la reconciliacion, ese sacramento en el
que el Padre nos abraza como al hijo que vuelve. «Si confesamos nuestros
pecados, El es fiel y justo para perdonarnos» (1 Jn 1, 9). No hay abrazo més
verdadero que el que se recibe en la misericordia.

Y todo este camino tiene una meta: la Pascua. No caminamos hacia
un esfuerzo, sino hacia una fiesta. «Si hemos muerto con Cristo, creemos
que también viviremos con El» (Rm 6, 8). La Pascua es la victoria de la vida
sobre la muerte, de la misericordia sobre el pecado, de la esperanza sobre
el miedo. Es el horizonte que ilumina toda la Cuaresma.

Nos acompafa en este camino Maria, Madre de la Misericordia. Ella
guardaba todo en su corazdn (cf. Lc 2, 19), ella estuvo junto a la cruz, y
acogio la vida nueva del Resucitado. A ella le confiamos nuestra didcesis,
nuestras familias, nuestros pobres, nuestros migrantes, nuestros jovenes.
Que ella nos ensefe a volver a Dios, a mirar a los hermanos con compasioén,
y a caminar hacia la Pascua con esperanza.

Con mi afecto y la bendicion.
Ginés Garcia Beltran
Obispo de Getafe



.z

Didcesis de Getafe



